
 

1 

 قضية أولية الشعر الجاهلي

 

النضج الفني الذي نراه متمثلاً في أشعار    مرحلة  أي النشأة أو البدايات الأولى للشعر الجاهلي حتى وصل إلىأولية: 

 وغيرهم من الشعراء.  ورأسهم "امرؤ القيس" قدماء الجاهلية مثل: أصحاب المعلقات

مجهولة، فأشعارهم لم تصل إلينا بخلاف الأشعار التي وصلت إلينا بلغتها أما الرسائل التي لم تصل إلينا فهي جاهلية  

 وأوزانها.

 

 س( ما الرغبة في البحث في الأولية؟

الإسلام جاء ليعزز قيم الجاهلية )كالصدق والشجاعة وحماية الجار( وحرّم القيم والأفكار العقيمة كالثأر، وكذلك في  

 .يأتون بمؤدب ليعلم أبناءهم أشعار الجاهلية فهذه ربت الناس على القيَِمالعصور الإسلامية كان الخلفاء 

 كان عبدالله بن عباس يقول:" من أشكل عليه شيء من القرآن فليرجع إلى أشعار العرب".

فاللغة والشعر وصل إلينا تام الأوزان والقوافي، واستقرت لغتها ولا نستطيع تغيير بها شيء، وحتى لو حاول العلماء 

كن بدون جدوى، فلن يستطيعوا تبديل النصب أو الرفع أو الجر، فقد حفظه القرآن الكريم في قوله تعالى: " إنا نحن ل

 نزلنا الذكر وإنا له لحافظون".

 كاملاً أم تدرجت في مراحل؟ وما عوامل نشأته؟  وهل ولدت  ،وطفولته الرغبة في معرفة جذور الشعر الجاهلي  -1

 سبب لنظم هذا الشعر ومعرفة نشأتها وتأثيرها في اللغات.الرغبة في معرفة ال  –  2

بغيرها من ( وتطورها وهل تأثرت هذه اللغة ؟معرفة نشأة هذه اللغة )هل لها طفولة أو بداية في تطورها  الرغبة في  –  3

 اللغات والموسيقى والأوزان وما سوى ذلك.

فالدليل أن المعلقات لم تتطور إلى الآن فاللغة على حسب كلام الفرنسي  فاللغة العربية ليس لها تاريخ أو تطور معين،  -

 "أمسترلان" يقول: "هذه اللغة ليس لها طفولة وليس لها شيخوخة".

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

2 

 )ناقش رأيي أبي عمرو بن العلاء والجاحظ()فيرست(  ؟)نظرية الأولية(  س( ماذا قال القدامى عن الأولية

 الأولية المعروفة والمجهولة""نكتب رأييهما مع  

(  كان عالم بالشعر واللغة العربية )نحوها، وصرفها، واشتقاقها  س الكوفةأعمرو بن العلاء البصري رأبو  كلام    –أ 

 :وأصبح من علماء القرآن وأحرق ما لديه من الكتب وأصبح أحد القراء السبع

 تنا""ما لسانُ حِمير بلساننا       ولا عرََبيتَّهم بِعرََبيّ 

 

هنا يريد أن يوضح عُمُر الشعر الجاهلي وأهميته وينفي الأشعار التي أتت من حِمير قبل الإسلام ولكن حِمير أصل العرب  

 فعمرو ينفي أشعار حمير وما قبل حمير من عاد وثمود.  من اليمن،

 

"إن أول من غيرّ لغة أبيه هو إسماعيل بل إن لغة إسماعيل هي العربية    :)فحول الشعراء( ابن سلام الجمحيرأي   –ب 

فهو يقول أن إسماعيل    التي نزل بها القرآن وجاء بها الشعر الجاهلي وجميع العرب من أولاد إسماعيل إلا بقايا جرهم؛

 فهو تزوج منهم فكيف ذلك؟  أب العرب وأنه تكلم لغة عربية غير العربية الخاصة بالعرب؛ ولكن هو تعلم عن قبيلة جرهم

 

الطريق إليه رأي الجاحظ في كتابه الحيوان: "وأما الشعر فحديث الميلاد صغير السنّ، أول من نهج سبيله وسهّل    –ج  

هرنا الشعر وجدنا له إلى أن جاء الله  ظامرؤ القيس، والمهلهل ابن ربيعة التغلبي، عمرو بن قميأة البكري، وإذا استهو:  

 .، خمسين ومائة عام قبل الإسلام"بالإسلام

 عن الشعراء التي وصلت إلينا أشعارهم من هذه الفترة.فإذا استظهرنا بغاية الاستظهار مائتي عام فالجاحظ يتحدث  

 * ذروة الشعر الجاهلي هي المعلقات ولكن الشعر الجاهلي لم يبدأ بالمعلقات بل سبق المعلقات فلذلك:

 

 يقسم إلى: )الشعر(الجاهليفي العصر    فالأولية

 مجهولة: غير معروفين.الولية  الأ  – أ

لبيد بن ربيعة، المتلمس، عام مثل قصائد:    200بـ  قبل الإسلام   الأولية المعروفة: هي الأشعار التي وصلت إلينا  –ب 

معلقة العرب الأولى  ، عنترة، عمرو بن قميئة، أما امرؤ القيس فهو رأس فحول رأس الجاهلية وقصيدته هي  المهلهل

 ومطلعها:

 قفِا نبكِ من ذكرى حبيبٍ ومنزِلِ       بِسِقْطِ اللوى بين الدَّخولِ فَحوَمَلِ 

، فهو يبكي على والده عمرو  نتقاملال  جيشاً  يطلبفهو  فهنا يقصد في المطلع ليس الحبيبة وإنما مُلك والده عند أطلالها  

 .وحِجْره

 

 



 

3 

 )المعروفة(الشعراءإشارات الأولية عند  أولا:  

 

 أشاروا الشعراء إلى الأولية الجاهلية المعروفة:

بن ربيعة    هو المهلهل وذكر الوقائع أن أول من ذكر القصائد وقصّدها )أطالها( الجمحي في كتابه:  أشار ابن سلام  –  1

 .( سنة40بن جَساّس البكري في حرب البسوس التي استقرت ) في مقتل أخيه كليب التغلبي

 حيث يقول:  أول الشعراء وذكر الفرزدق في شعره أن هذه الأولية تعود للمهلهل التغلبي  –  2

 القرُوحِ وجرْولُ  ووذ وأبو يزيد          لنّوابِغِ إذْ مَضوالِوَهبََ القَصائدَ  

 ومُهلَهلُ الشعراءُ ذاك الأوّلُ          وأخو بين قيسٍ وهنُّ قتَلَنَْهُ          

 

بيتاً من الشعر، فهو سبق امرؤ القيس وهو أكبر من سِناًّ    30ذكر الأصمعي: أن المهلهل أول من يرُوى له كلمة تبلغ   –  3

 لذلك رأى الجاحظ أنهما اللذان نهجا سبيل الشعر وسَهلّا الطريق إليه.

 أول من ذكر الأطلال امرؤ القيس وتآثرَه أبو داؤود الإيادي فيقول:  –  4

 على الطلَّلِ المَحيلِ لَعلنّا        نبَْكي الديّارُ كما بَكى ابنُ خُزامِ   ىوجعُ

 فيَقُال " ابن خُذام، أو حمام أو حُزام"  "ابن خزامى"؛ الذي كان كثير البكاء وهناك اضطراب في اسمه  فكان أول من بكى

بل بكاءً   أو يقول شعراً،ليس شاعراً، فكان عندما يذهب للديار كان يبكي وليس يكتب  أنه  لماذا اختلف في اسمه؟

 موي سرُاقة البارقيّ حيث يقول:وأما من أشار إلى داؤود الإياديّ هو الشاعر الأ  فسيُولوجياًّ.

 وأبو داؤودَ شاعِرُ أمّةٍ       أثرََتْ نُجومَهُ ولَمّا يأمَلِ 

 فامرؤ القيس أول من بكى واستبكى صحبِه وابتدع أشياء يحبها العرب فشبه النساء بالظباء وشبه النخيل بالعقبان.

تْهُ القتال عن الوقوف على الطلل بسبب حرب داحس  وأيضاً يوجد كلام للمهلهل ولكن لم يقف على الأطلال )أي أشغلََ 

 وغبراء( فيقول:  

 كيَفَْ يبَْكي الطرّولَ من هو رَهنٌْ          بِطَعنِْ الأنامِ جيلاً فَجيلاً 

 

عاماً، وقد أسلم وحسن إسلامه فقد توفّق في    60عاماً وفي الجاهلية   60شاعر مخضرم أدرك الإسلام   لبيد بن ربيعة  –  5

 كتابة الشعر؛ فيقول:     

 الحمْدُ للهِ لَمْ يأتنِي أجَلي        إلا وقَدْ لبَِستُْ مِنَ الإسلْامِ سِريالاً 

 بِمِناً تأَبّدَ غَوْلُها فرَِجامُها     وله معقلة مطلعها:      عفَتَِ الديّارُ مَحلّها فمَقامُها    

 قال:بعدما قتل عمرو بن هند  ف  تكون أمه ليلى بنت المهلهل وأبوه ملك كذلك،  عمرو بن كلثوم:  –  6

 بينْنَا         تَخِرُّ لنا الجَبابرِةُ ساجِديناإذا بلََغ الفِطامُ 



 

4 

ول  أأنه   )كان من أجمل أهل زمانه( أول من قال الشعر "المرقش، المهلهل"، ويقُال أن عمرو بن قَميئة البكري  –  7

لأن عمرو رافق امرؤ القيس للقسطنطينية وقد كان الدليل "السّمَوأل" وقد    ؛الشعراء وتعلم منه امرؤ القيس وهذا خطأ

فبدأت الأماكن والوجوه تتغير، فشعر أن هذه الرحلة لا فائدة منها  شعر عمرو بن قَميئة بالخوف عندما وصلوا لحوران 

               فقال لامرئ القيس "هيا لنعود من حيث أتينا" فرفض امرؤ القيس وقال:

 بَكى صاحِبي لمّا رأى الدرّْبَ دونَهُ               وأيقْنََ أناّ لاحقان بقِيَْصرا

 نُحاوِلُ مُلْكاً أوْ نَموتُ فنَُعْذرَا      امرؤ القيس: لا تبَكِْ عيَنْكَُ إنّما          وقال

ليأخذ   )قطاع الطرق(  وقد مات امرؤ القيس قبل أن يصل ومات في أنقره، فامرؤ القيس جمع صعاليك العرب وذؤبانها

 بثأر أبيه ولم يستطع فتركه الناس.

إنّ برص، يقول ابن سلام الجمحي: "ذَكرََ قِدَم عهدهما وأنهم أوائل الشعراء وقال  طرََفة بن العبد وعبيد بن الأ  –  8

 أشعارهما ضاعت".

فعبيد بن الأبرص فهو من قبيلة بني أسد وكانت الظروف تطارده فضاع شعره لأنه تشرّد بعدما قتُِل "حِجْر بن عمرو"  

ومن    مه كما قال ابن سلام وإنما بسبب الظروفدشعره ضاع ليس بسبب قِ إنفقال شعره في الصحراء، ولهذا نقول  

 شعره معلقته:       

 أقفْرََ من أهلِهِ ملْحوبُ              فالقُطبيِاتِ فالذَّنوبُ 

 وأما طرفة نفُسرّ أن شعره لم يَضِع وإنما تُوفّي وهو صغير السنّ، ومطلع معلقته:

 تلُوحُ كبَاَقِي الوَشْمِ فِي ظاَهِرِ اليَدِ      لِخَوْلَةَ أطلْالٌ ببِرُْقَةِ ثَهْمَدِ                 

 وقال لهم:  سنوات فيستحيل أن يكون أخذ من أحد  10وقالها في عمر   وهنا يطالب بحقّه بعد وفاة والده فأكل حقه أخواله

 صَغرَُ البنَونَ، ورَهطُ وردة َ غيُبُّ   ما تنَظرُونَ بِحَقّ وَردَة َ فيكُمُ،

بُ يَغضَبُ   أدُّوا الحُقوق تفَرِْ لكم أعراضُكم    ثم قال:                  إنِّ الكريم إذا يُحَرَّ

 ونُهبت إبله فشعر بالذل والهوان حيث جاء عند أخواله مَعبْد فقال قصيدته فاستردّ إبلِه من أخواله:

 وزَبرَْجَدِ مُظاهِرُ سِمْطَيْ لؤْلؤٍ    ينَفْضُُ المَرْدَ شادِنٌ   أحوى  وفي الحَيِّ 

فقال من هذا" فقالوا" طرفة    مسيب بن علَس حيث كان يقول قصيدةوفي صغر طرفة قال: "استنوق الجمل" فسمعه  

فقال أخرج لسانك فإذا هو أسود كالظبي وهي من علامات الجمال عند العرب وكذلك السّمار وسواد العين ويقُال أنه قتله  

 رغوثاً حولَ قبتّنِاَ تخورُ    لنا، مَكانَ المَلكِْ عَمْرٍو،فليتَ  لسانه حيث هجا عمرو بن هند فقال:  

 ومن شعره:  عاصر المسيح( إنهالأفوه الأوديّ )قصائده تَمتلئ بالحكمة ويقال    –  9

 وَإنِّي لَأعُطي الحَقَّ مَن لَو ظلََمتُهُ           أَقرََّ وَأعَطاني الَّذي أنَا طالبُِ 

ةٍ                  وَإنِ كرَُمَت أعَراقُهُم وَالمَناسِبُ   وَآخُذُ حَقّي مِن رِجالٍ أعَِزَّ

 

 



 

5 

 الأولية المجهولةثانياً: 

 

 وليس لها بداية تصل إلى قرون ما قبل الميلاد.هي التي سبقت زمن المعلقات، 

 ومنها مطلع شعر عنترة:وردت إشارات عند الشعراء   -  1

 ل غادر الشعراءُ مِنْ مُترََدّمِ          أمْ هلْ عرََفتَْ الداّرَ بعْدَ تَوَهّمِ ه

 

 كل الإيهامات والمسائل ولكن لم تصل إلينا.ومعنى قوله: هل ترك الشعراء شيء لنقوله، وأنهم أوجدوا  

)أي على كلامه لم يبقَ لنا ما نرَْقع من كلامهم( فهو قال هذه القصيدة عندما عيَرّه أحد العبسيين بشعره أنه ليس بشعر  

 سنة، فقال عنترة:  40وقال له هذا الرجل أيضاً "أنت عبد" بعدما والده حرره من عبوديته ب

 وعندَ صدامِ الخيلِ يا ابنَ الأطايبِ  السِّلم يا بنَْ زَبيبة ٍينُادُونني في  

 

فكانوا يُعيرّونه بابن زبيبة وفي الحرب ابن الأكارم وفي ضمن معلقته يذكر عبلة ومعنى عبلة )البيضاء( وفي قصيدته  

الدليل أن عبلة ليست  نون القصيدة عليها ويبيقصد الحرّية حيث الشعراء في الجاهلية يذكرون الشيء الجميل بالمرأة و

، زرقاء( فزرقاء ليس اسم  فتاة أن العرب قديماً كانوا يسمّون البنات بأسماء قبيحة لا تدل عليهم )مثل شعثاء، سَوْدة

 البيضاء!  جميل عند العرب قديماً، فمثلاً الذي عيونه زرقاء كانوا يظنون أنه ملموسا؛ً فكيف لشخص أن يُسمّي ابنته بعبلة

 

 نقولُ إلا رجيعاً               وَمُعاداً مِنْ قَوْلنِا مَكرْوماً :   ما أرانا ن زهيرقول كعب ب  –  2

 وإنما نعيد كلام القدامىومعنى قوله: نحن الشعراء لا نقول شيء جديد  

 ابن سلام الجمحي في كتابه طبقات فحول الشعراء وابن قتيبة يرى ويصف شعر هذه المرحلة:  –  3

مقطوعات حيث يقول ابن سلام في كتابه: لم يكن لأوائل العرب من الشعر إلا أبيات يقولها الرجل في  "أن الشعر كان 

 حاجته وإنّما قُصّدت القصائد وطُوّل الشعر على يد )عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف(

 يريد أن يسقط أشعار عاد وثمود وحِمْيرَ واليمن. -

 

 ألَيَْوْمَ يبُنى لِدُوَيدٍ بيَتَهُ             لَو كانَ للِدَهرِ بلَىً أبَليَتُهُ      شعره:  ومن    اعيضدُوَيْد بن زيد الق -أ   –  4

 وَقالوا يالَ أَشجَعَ يَومَ هيَجٍ      وَوَسطَ الدارِ ضَرباً وَاِحتِمايا     عيلان ومن شعره:  أعصر بن سعد بن قيس  و -ب

 العراق.والأبرش مؤسس حكومة الحيرة في جنوب    –ج  

سنة قبل هذه المدة وأول من    400بيت بين ظهور الإسلام بـ   30الأصمعي: بيَنّ ظهور القصائد الطويلة المؤلفة من   –  5

 هلهل القصائد هو المهلهل بن ربيعة التغلبي.

 



 

6 

 وقضية الشعر والنثر  الأشعار  موسيقى

 

 بحر الرجز أكثر البحور استعمالاً، لأنه يناسب المقطوعات الصغيرة، لذلك يسمونه أصل البحور.  يقُال أن

 س( أيهما أسبق الشعر أم النثر؟

يقول ابن رشيق القيرواني: كان الكلام كله منثوراً فاحتاجت العرب الغناء بمكارم الأخلاق، وذكر أيامها وأوطانها النازحة 

 لأنفس إلى الكرم وتعلم أبناءها على حسن القيم.وفرسانها الأمجاد لتحرك ا

الرد( فابن رشيق يقصد أن النثر أسبق من الشعر، فإذا كان ابن رشيق يقصد النثر العادي)كلام العامة( فقد أصاب، ولكن  

؛  ترتقي الحضارةإذا كان يقصد النثر الفني مثل الخطابة فقد أخطأ، فالشعر أسبق من النثر الفني فالشعر يظهر بعد أن 

 فيقُال: وصلنَا من الشعر تسع أعشار النثر وإنّما النثر عُشر لأنه يصعب حفظ النثر.

 أيهما أسبق في حياة الأمم الشعر أم النثر؟

كان بالبدايات بالعواطف وليس بالعقل، فالشعر منتوج العاطفة أما النثر بالعقل لأنه  من منظور العاطفة والعقل:    –  1

 عاماً لأنهم كانوا يستخدمون العاطفة وليس العقل.  40وترتيب، والدليل حرب البسوس، فقد دامت  يحتاج إلى فن 

من منظور السجع والقافية: السجع عبارة عن محاكاة للشعر )يلفت انتباه المستمع بجمال العبارات(، أما القافية   –  2

 طرة العاطفة فيُحفظ بسرعة.فهي خاصة للشعر موسيقاها تُطرب المستمع وتؤثر عليه وتجعله تحت سي

 .ما هو دافع الكلام الشعري؟ الشعر وليد العاطفة والمشاعر -

 هل السجع أخذ من القافية؟ نعم، لهذا الشعر أسبق من النثر. -

 

 

 "نكتب رأييهما ونناقش مع رأي المحدثين"ناقش رأي بروكلمان ومرجليوث في موسيقى الشعر الجاهلي)فيرست(.  

 في موسيقى الأشعار  المستشرقين)المُحْدثين(آراء  

 

وهو النثر المُقفّى   --  يرى أن بحور الشعر العربي أصله بحر الرجز ويعود هذا البحر إلى أسلوب السجعبروكلمان:   –  1

المنبعث من حاجات سحرية تؤثر في الإنسان وتدفع الشخص إلى ما يرده الشاعر، ومن هذه الحاجات السحرية "الأغاني  

 شعبية".، وقال:" أن العرب بدائيين فلا بُدّ من أن يكون الغرض من الشعر الإتيان بأمر سحري.ال

ويقول:" أن قصائد الرثاء غايتها إطفاء غضب المقتول، ولكيْ لا يعود مرة أخرى إلى الأحياء فينتقم أو يؤذيهم، ويقول  

 الهجاء يستنظر اللعنات على المهجيّ".

 هي بلاد العرب؛ فالأرض كانت ماء، فأول أرض ظهرت بلاد العرب".أول ما صلُح في الأرض "  الرد( مقولة:

}وأذِّنْ في الناّسِ يأَتوكَ رِجالاً{، والرجال هم   وكذلك: العرب لم يكونوا بدائيين، فلهم تاريخ من زمن إبراهيم لقوله تعالى:

لا تدل على التخلف، وكذلك في عهد موسى عليه السلام  )مع هاجر وجرهم( فقمة الأخلاق هذه    المعروفة  العرب، والقصة



 

7 

عندما كان بني إسرائيل عندما كانوا يريدون دخول المسجد الأقصى في سورة الأعراف، فكان سكانها الكنعانيون 

وأصولهم عرب فخاف بني إسرائيل من دخولها لأنهم جبارين فهذه القوة لا تأتي من تخلف وفراغ )دلالة على قسوة  

 لعرب وقوتهم مع الزمن(.قلوب ا

فالعرب تخلفوا بعد دخول الأصنام إلى مكة والذي أدخلها عمرو بن لحي، ولكن تخلفهم لا يصل إلى تخلف الغربيين في  

 ذاك الوقت، فتخلف العرب متحضر بالنسبة إلى الغرب بكثير من ناحية الشيم والأخلاق والبناء والقوة والأنفة.

 الرثاء: أن أشعار الرثاء نقولها لكي نغرسها في الأبناء ليعرفوا قيمة هؤلاء الموتى.والرد الثاني على 

في الجاهلية لم يعرفوا من الموسيقى الشعرية سوى بحر الرجز،   العرب إنيقول    :)أستاذ طه حسين(  مرجوليوث  –  2

لمستوى من الذوق الفني المملوء  أمة بدائية متخلفة، وأن هؤلاء الأجلاف لا يمكن أنهم وصلوا إلى هذا ا  إنهاوقال  

بالحكمة والأوزان الشعرية، ويقول أنّ الأوزان نضجى بعد الإسلام؛ أي أنه يشك في الأشعار الجاهلية، وأن العرب لم 

 يعرفوا سوى بحر الرجز الذي يناسب طبيعة العرب البدائية.

"إن الله زوى لي الأرض فرأيت مشارقها    وسلم:رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه   الرد( عن ثوبان

ومغاربها وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زوى لي منها وأعطيت الكنزين الأحمر والأبيض..." فكيف للعرب أن يكونوا متخلفة  

وأجلاف، إذا كانوا متخلفين لماذا سيصلون مشارق الأرض ومغاربها، لهذا فالمستشرقين لا يميزون بين العرب 

 فكيف لهم أن يُؤوّلوا إلى ما هو شعر أو نثر.والأعراب 

 

 آراء العرب المُحْدثين

 

يسمعها العرب في بيئاتهم ومحيطهم في  الأصوات المبسطة التي   محاكاة تطوّر عن الشعر العربي  "إنّ  الرافعي:  –  1

 .الاهتزازات الجسمية ووقع الخيل فلكل منها موسيقى ووزن خاصة به"

، لأنه فيها انتقال من  الجاهليأن عبَيد الأبرص كان شعره في اضطراب؛ حيث تمثل طفولة الشعر  "ويقول  رأيه الثاني: 

 ."لبحر، واضطراب ابن الأبرص هو اضطراب الرواة وأنه حُفظ من جيل إلى جيلبحر 

 التي مطلع معلقته:  أقفْرََ مِنْ أهلِهِ مَلْحوبُ       فالقُْطبيِاتُّ فالذنّوبُ 

 أي يقول: "أن هذا الاضطراب يُعد طفولة الشعر العربي".

الرد( فهي لا تمثل طفولة الشعر الجاهلي، فعبيد عاصر امرؤ القيس ورد على بعض قصائده، فنقول سبب ضياع شعر  

 عبيد أنه مات هو وعائلته في الصحراء وليس لقِدَمِه، بل هرباً من المناذرة.

 

 

 

 



 

8 

 :القيسي "تاريخ الأدب العربي قبل الإسلام"  ينوري حمود  –  2

 منذ نشأتها إلى مرحلة نضوجها إلى مرحلتين: العربية  القصيدة  يقسم

ترانيم بدائية يقُصد بها الشعر،  و  ترديدات  القصيدة الغيبية: كانت وظيفة القصيدة وظيفة دينية إذ كان الشعر مَحْظَ   – أ

رُقى وتعويذات يرُسلها الكاهن كما يرُسل   عبارة عن مال اللغوي والمعنوي كانفقبل أن يصبح الشعر فنَاًّ ناضِجاً من الك

 .يعمل في معابد الآلهة وهياكلها كان الشاعر حيث أن  السحرة طلاسمهم،

 .1ر به الخير والنعيم على الناس من خلال المدحمطغيبياًّ يست على مرجليوث()يبني رأيه  إيحاءاً   شعرهوكان   -

 .  2اللعنة والشقاق في حالة الهجاءر  مطويست -

 وفي وصف الأمطار والرياح.طبيعة  اللسيطرة على الخوف من الكون ول  3الوصف  رمطويست -

 .4الغزلعن طريق  ويلتمس الرضى   في المعابد  إلى الآلهةويتقرب   -

 د.  فنرد عليه( على الكلام الأول أن للعرب لم يكن عندهم معابد مثل البوذيين والصينيين والهنو

والرد الثاني( أن الكاهن يُخرج أصوات مسجوعة غير مفهومة بخلاف الشاعر ليوهم المستمع أنه يتكلم مع الشياطين، 

 فيَُصدر أصوات مهلوعة )مخيفة( ليخيف المستمع ليدفع له الكثير من المال.

القصيدة التي ارتبطت بحياة العرب بواقع وهموم الناس وضموها في حِلّهم وترحالهم وجوعهم    القصيدة الواقعية:  – ب

 ولا تتحدث عن السحر.  وشبعهم، فتتحدث عن الواقع )الحياة اليومية(

 ياقاتِشْاها  بِ ضارِ لى مَ إيم  هِ أَ          ىتّحَ   دِ نْ يوف الهِ ني سُ بُ رِ طْ وتُ        ومثل ذلك قصيدة عنترة يقول عن الحرية:  -  1

شاقاشَعْ ري يَ يْوغَ            واليرَ العَ قُ السُّمْ شَوإنّي أعْ                                   قُ البيِضَ الرِّ

 وبيض الهند تقطر من دمي           لُواهِ نَ  ماحُ والرّ   كَ تُرْ كَذَ   دْ ولقَ             وكذلك:  

 مُ سِّ بَ تَالمُ  كَ ثغرُ   كبارقِ  تْ عَ مَ لَ           ها لأنّ   السيوفِ   بيلَقْ تَ  تُ دْ دَوَ فَ                      

فذلك ما كانت حياة العرب عليه، وهنا نؤكد أن عنترة لم يقصد عبلة فتاة جميلة وإنما الحرية فعنترة بعشق السيوف لأنها 

 السبب في حريته ووجدانه.

 وكذلك قصيدة زهير بن أبي سلمى قصيدة السلام لقبيلة بني عبس وفزارة عندما قال:  –  2

 أَمِنْ أُمِّ أوْفى لَمْ تَكلَّمِ              بِحَوْمانَةِ الدُّرّاجِ فاَلْمُتثَلَِّمِ 

 ده نجد فيقول:لبيد بن ربيعة العامري حيث قال قصيدته المشهورة بعدما نفاه القاضي إلى نجران حيث يحن إلى بلا  –  3

 بـمـنًـى تـأبَّـدَ غَـوْلُــهـا فَـرِجَــامُـهَــاعفَتَِ الديّارُ مَحَلُّها فَمَقامُها              

*فنوري حمودي القيسي: رفض أن يكون الرجز عند العرب أصل بحور الشعر لأن أوائل الأشعار كانت بأوزان متطورة  

 بحر الرجز نضج في العصر الأموي وليس كل الشعر الجاهلي بحر رجز.؛ فنؤكد كلامه على أن قبل أن ينضج الرجز

 

 

 



 

9 

 تقييد الشعر الجاهلي 

 

 لقَد قيَّد العرب جليل كلامهم ولكنهم لم يكتبوا الشعر فمن أقوال تقييد العرب للشعر:

 أشار الجاحظ أن كل أمة من الأمم اعتمدت على ضرب من الضروب وأنها استبقت مآثرها بالشعر.  –  1

كان شعراء المديح يقيّدون أشعارهم لما لها من أهمية، فيجب أن يكون العرب قيّدوا أشعارهم قبل    شعر المديح:  –  2

 .بعض شعراء التكسبّ كانوا يقيّدون أشعارهمووصولها إلى الممدوح مثل "شعراء الحوليات"،  

 من الشعراء الذين كانوا يعرفون الكتابة:

 .بادي: كان مُترجم في ديوان كسرىعَدِيّ بن زيد العُ   –  1

لقَيط بن يعمر الإياديّ: كان كاتب في ديوان كسرى والفرس وهو أول قتيل من أجل قوميّة وطنية، حيث أنقذ قومه    –  2

 من بطش كسرى؛ حيث أرسل لهم رسالة.

 علاقة بالمهلهل وبينهما رسائل.  المرقش وأخوه جرملة: كان لهم  –  3

 الربيع بن زياد العبسي: شاعر، فارس، جواد.  –  4

 : كانا يريدان أن يستطلعا النبي الجديد... فأسلم بُجير فهجا كعب النبي)ص( وأخيه،كعب بن زهير وأخيه بُجير  –  5

 للنبي)صل(: قال قصيدته   بعدما أسلمو

 يفُْدَ مَكبْولُمُتيََّمٌ إثرَْها لم   بانتَْ سُعادُ فقَلَبْي اليَوْمَ مَتبْولُ  

 الزبرقان بن بدر.  –  7      بعدما نفَي إلى نجران كان يكتب لقبيلته نجد.: لبيد بن ربيعة  –  6

 كان تحت بلاط النعمان بن منذر وقد شيع أنه أحب المُتجردة )أي زوجة الملك( فقال معلقته النابغة الذبياني:   –  8

 يا دارَ مَيَّةَ بالعلَيْاءِ فالسنَّدِ            أقْوَتْ وطالَ علَيْها سالفُِ الأبَدِ              لتبرئة نفسه التي مطلعها:  

 نكَ واسعٌ تأى عَنْ وإنْ خلتُ أنّ المُ   ركي  فإنكّ كالليلِ الذي هوَ مُدْ لأنه قد هرب من النعمان إلا أنه حنّ وقال:  

 ل اليشكري أن له علاقة مع زوجته فقتلهما.فبعد فترة كُشف أن المنخ

 س( كيف كانت القصائد تحفظ دون تدوين أو كتابة؟

 :، فالأدلة الصريحة تثبت أن الشعراء كانوا يقيّدون الشعرالشعر الجاهلي حَفِل بأدوات الكتابة، وشبهوا الأطلال بالكتابة

قصيدة لقيط بن يعمر الإياديّ، في قصيدته لتحذير قومه من الفرُس، حيث كان كسرى يريد أن ينُهي الوجود العربي،   –  1

 وبني إياد، والقبائل في جنوب العراق حيث يقول:

 إلى مَنْ بالجزيرةِ من إياد  من لقَيطٍ   سلَامٌ في الصحيفةِ 

 لِمَن "رأى رأيه منْكم ومَنْ سَمِعَ"     خَتْمُ هذا كِتابي إليكم والنذيرُ لكمْ             

 مشكلة قائلاً:  لحل مشكلة بينهماث بن كِلدة أرسل إلى ابن عمّه  ارالح  –  2

 بني عَمّي فقد حَسنَُ العِتابُ   ألا أبلِْغ مُعاتبَتَي وقولي  

 فلََمْ يرْجِع إليّ لما جوابُ   كتَبَتُْ إليهم كتُبُاً مِراراً 



 

10 

 تدوين الشعر الجاهلي

 

 كان أبناء القبائل يحفظون أشعار شعراءهم ليفتخر كل منهم بقبيلته أمام الآخرين. -  1

رُوِيَ أن النعمان بن المنذر أنه كان له ديوان يشتمل على أشعار الفحول وما مُدِح به، هو وأهل بيته وأخذ هذه   -أ 

 الأشعار إلى أهل الكوفة ثم الأمويين.

 الحيرة في كنائسهم مدارج كتُبِ عليها بعض الأسفار والأشعار.ويرُوى أنه كان عند أهل   -ب 

 يرُوى أنه كان لبني تميم كتاب ذكره بِشر بن أبي خازم الأسدي في أشعاره حيث قال:  –ج  

كضِ المُ قُّ الخَ أحَ               تابِ بنَِي تَميمٍ:وَجَدْنا في كِ   عارُ يلِ بالرَّ

العرب تدوين واقتصرت ذلك على الحيرة وأشعار بني هذيل، وبني تميم وأهل الحيرة  أدلة عقلية وصريحة أنه كان عند   -

 ويدل ذلك على تدوين العرب للشعر.

أما اقتصارها على الحيرة وملوكها لأنها كانت دولة كاملة وتامّة، وأمّ ديوان الهذليين كتُب في العصر الجاهلي ووصل إلى  

 عصر التدوين.

    مة بن جندل التميمي:وأمّا بنو تميم فيقول سلا

قِ   خلا عهدهُ بين الصُّليبِ فمطرقِ      لِمَن طلََلٌ، مِثلُ الكِتابِ المُنمَّ

 

 شعراء التكسبّ لا بدّ أنهم كتبوا وقيَّموا أشعارهم.  –  2

 شعراء الحوليات لابد من أنهم كتبوا قصائدهم ونقّحوها.  –  3

 والشعر الجاهلي امتلأ بأدوات الكتابة، فهي لم توجد عبث وإنما كانت تستخدم.  –  4

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

11 

 رواية الشعر الجاهلي

 

إلينا في التدوين في  كيف وصل الشعر الجاهلي إلى عصر التدوين في القرن الأول والثاني )أو ما الوسائل التي وصلت  

 عصر التدوين(؟

 ينقسم إلى قسمين:)أي الطبقة الأولى من رواة الشعراء(    طبقات أو شعراء الرواة  أولا: -

 شعراء يرون شعر شاعر بعينه فيحفظونه ويتلمذونه ويحتذون نُظُمه في كتابة الشعر.  –  1

الذي روى له زهير بن أبي سلمى، ومَنْ روى  ومن أشهر المدارس: مدرسة الصنعة التي يرأسها "أوس بن حجر"  

، وجميل بثينة  "هُدْبة بن الخشرم" وروى للحطيئة  لكعب بن زهير،  لزهير هما: ابنه كعب والحطيئة، أما الحطيئة روى

 ، وساعد بن جؤية الهذلي روى له أبي ذؤيب الهذليّ،  كان راوٍ لهدبة بن الخشرم، وروى لجميل بثينة كثُيَرّ عزة

 رقش الأكبر المرقش الأصغر وروى لهما طرفة بن العبد؛  وروى للم

 ويقول: وهو مات صغير السن  لديه أنفة وكبرياء لا يأخذ من أحدإلا أننا نستبعد أن طرفة بن العبد روى لهما لأنه كان 

 خَشاشٌ كرََأسِ الحَيّةِ المُتَوَقّدِ   أنا الرّجُلُ الضَّرْبِ الذي تَعرِْفونَهُ  

 الأعشى: عبُيَد، ويحيى بن مَتّه، كان يرتجل معه ويحفظ شعره وينشر شعره بين الناس فلكل شاعر راوٍ.أما راوية  

 شعراء لا يرون شعر شاعر واحد بل يرون شعر شعراء العصر الجاهلي وهؤلاء شعراء القرن الأول الهجري.  –  2

رووا لكل شعراء الشعر الجاهلي وعلى رأسهم   وقد اعتقد علماء القرن الثاني الهجري على رواية هؤلاء الشعراء الذين

 )الفرزدق، وجرير، الكُميتْ بن زيد الأسدي، والطرماح( وهم صلة الوصل بين الجاهلية وعصر التدوين.

 الشعر عند العرب؟ أغلب  س( لِمَ لمْ يُدوّن

جمعهم والشعراء كثُر عند العرب، فقد  لأن الكتابة لم تكن معروفة آنذاك، والشعر لم يُكتب وكان الشعر كثير، فكان يصعب  

أنْعم الله عليهم بسهولة الحفظ، فكانوا بعضهم يحفظونها من أوّل مرة وكانوا يحفظون أشعارهم ليفاخرون بقبائلهم؛ 

 فالتدوين كان مُكلف ولم يكن متوفر فاعتمدوا على حفظهم.

  رواة القبيلة:  الطبقة الثانية من ثانياً: -

 أشعار قبيلته وكان كل أبناء القبيلة يرون شعر شعراءهم وكان هناك راوٍ يقصده الناس. كان بعض الرواة يرون

يرُوى أن المنصور الخليفة العباسي عندما يريد أن يسأل عن شعر شاعر يسأل "هل في المجلس أحداً من تلك  -أ 

 فأخبره عن شعر عروة بن الورد.فأراد القول عن عروة بن الورد فوجّه السؤال لثمامة العبسيّ   القبيلة"،

 فكان الخلفاء يسألون أناس من القبيلة عن شعر قبيلته.

فسأل رجل من جديلة وهي من عبد الملك بن مَروان عندما كان يريد أن يسأل عن شعر "ذي الأصبع العدواني"    –ب 

 بطن عُدوان.

جاء رجل إلى الحسن البصري ليشهد له شهادة فسأله الحسن البصري: من أين أنت؟ قال الرجل: من بني نهشة،    –ج  

 فقال له: هل تحفظ قصيدة الأسود بن يعفر النهشليّ، فقال: لا، فقال الحسن: لا أقبل لك شهادة.



 

12 

 ومن الأدلة على وجود رواة القبائل:

 من الكلبيين وأشياخ بني طيّ وأشياخ بني الحارث.ي" يقول سألتُ أشياخنا  في كتاب المعمرين "أبو حاتم السجستان -

 :وحدث تناقش في عهد عمر بن الخطاب في القصيدة  النجاشي يهجو بني عجلان  قيس بن عمرو  ومثله قول -

 خردلِ   ولا يظلمون الناس حبةِ     لا يغدرون بذمةٍ  قبيلةُ 

 .الشعراءثالثاً: الطبقة الثالثة من رواة   -

يقُال أن لبعض شعراء الفحول أن هناك رواة يصحبونهم في حِلّهم وترحالهم ويحفظون أشعارهم ويدونونها )مثل الأعشى  

 راويته عبيد(.

 رابعا: الطبقة الرابعة من رواة الشعراء. -

 ومنهم رواة ثقات ومنهم غير ثقات.الرواة العلماء: وهم الذين عاشوا في القرن الثاني الهجري، ومطلع الثالث الهجري،  

الثقات: أبو عمرو بن العلاء البصري، أبو عمرو الشيباني، الأصمعي، المفضل الضبي، أبو زيد الأنصاري، محمد بن 

 حبيب، وابن الأعرابي، وابن سلام الجمحي.

 شعار بمعنى يغيرّها.غير الثقات: حماد الراوية، خلف الأحمر، ويقُال أن حماد الراوية كان يلُحّن الكلام والأ

 

مصادر الشعر الجاهلي: الحماسات، المفضليات والأصمعيات، والمعلقات، والدواوين، ومن الكتب: طبقات فحول  

 الشعراء، والأغاني، والشعر والشعراء.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

13 

 الصعاليك

 أولا : الصعلوك :

 بأنه الفقير الذي لا يملك المال الذي يساعده على العيش وتحمل أعباء الحياة .  لغة :  –  1

 وصعاليك العرب : ذؤبانها ، والتصعلك : الفقر وجاء في اللسان : الصعلوك الفقير الذي لا مال له 

 وزاد الأزهري : ولا اعتماد )أيضا( .

 وبرها .  وأيضا الصعلوك : صغير الرأس مدوره ، صعلكةِ الإبل : تساقط

 في الاستعمال الأدبي )الاصطلاح( : ومعنى الصعلكة في الأصل : الصغر و الانجراد .  –  2

 ثانيا : فئات الصعاليك .

 رأى الدكتور شوقي ضيف أن الصعاليك ثلاثة أنواع : 

 المنبوذين : يضم الخلعاء والشذاذ الذين نبذتهم قبائلهم لما اقترفوا جرائر مثل : -  1

 أبو الطَمْحان القيَنْيّ . -قيس الحَداّديّة .                  -وف الأزدي .             حاجز بن عَ - 

 الأغربة : هم من ولدتهم أمهات سودا ، فرفض آباؤهم إلحاقهم بأنسابهم مثل :  –  2

 الحارث بن شهاب العميري  –    تأبط شرا )ثابت بن جابر( . -      الشنفرى الأزدي . -السُّليَكْ بن السُّلَكَة .            -

 فهم سود كأمهاتهم لذلك سمّوا أغربة العرب .

 ملاحظة : عنترة بن شداد العبسي لم يكن صعلوكا  

 المحترفين :هم الذين اتخذوا الصعلكة كحرفة وصناعة ، وهذه الصناعة قد تعم قبيلة كاملة مثل :  –  3

 قبيلة فهم . -                    قبيلة هُذيل . -

 وقد تخص آحادا مثل : عروة بن الورد العبسي )أبو الصعاليك( كان يجمع المال من الصعلكة ويوزعه على الفقراء .   -

 سبب انتشار الصعلكة

ومناطق التي تصلح  التفسير الجغرافي: الجزيرة العربية عرفت تضاداً في التضاريس بين مناطق سهلية وجبلية وأغوار  

 فيها الحياة والمناطق المرتفعة ذات الطقس البارد.

 التفسير الاجتماعي: تقوم على مبدأين:

 الأول: تؤمن بوحدة القبيلة وهذه الوحدة تشترك القبيلة في كل شيء "وانْصرُْ أخاكَ ظالِماً أو مَظلوماً"

 الثاني: أبناء القبائل ثلاثة أنواع:

 العبيد.  –  3الموالي.                         –  2                   الأقحاح.            –  1

 ومطلعها: ومن هؤلاء الشعراء: الشنفرى وتأبط شراً الذي له أول المفضليات

 وَمَرِّ طيَفٍ علَى الأَهوالِ طرَّاقِ    يا عيدُ ما لكََ مِن شَوقٍ وَإيراقِ  

القوافل تحمل البضائع الثمينة وكان المال عند العرب بعدد رؤوس    التفسير الاقتصادي: كانت تقوم على التجارة وكانت

 .الإبل



 

14 

 ثالثا : موضوعات شعر الصعاليك :

روح الصعلكة )أساسها( ، والسلك الذي ينتظم حياة الصعاليك من أولها إلى آخرها فمن أخطارها صنعوا   المغامرة :  –  1

 أعرافهم ، ومن خروجها على المألوف سنوا لأنفسهم سننا يتبعونها ...

 فأبغض ما يبغضه الناس الخوف والبطش والفتك  ولديهم نظام حياة مخالف للنظم،

 فنجد أنهم )الصعاليك( : 

 أن هذه الأشياء أحب إلى نفوسهم فهم أبناء الرهبة والرعب ، حلفاء الفوضى ،أعداء الطمأنينة والاستقرار .

 .  ومنهم هذيل الفرار : الصعاليك خصوا بها ، وهي عند سواهم وهي أفعال يخجل منها العرب  –  2

 هم يخرجون عن المألوف من خُلق العرب .لهذا  

 ومن هذا الخروج عن المألوف اعتزاز الصعاليك بالهرب ، والمباهاة بسرعة العدو ...

ومن هذا المنطلق ذهب تأبط شرا يفخر بسرعة عدوه ، فقرن نفسه بالجواد الأصيل والصقر الجبلي ، وغاظ خصومه  

 بالفرار منهم وفي حوزته أموالهم ، فقال : 

 وذا جناح يجنب الريد الخفاق     شيء أسرع مني ليس ذا عذر      لا

الخيل والسلاح والمراقب :هذا عمرو بن براقة يصف سيفه ، فيجعله أنفس ما قنى ، يذكر بياضه ، ومضاءه ،   –  3

 وطواعيه ، وغوصه في جسوم الخصوم وتبليغه صاحبه مآربه ، فيقول :

 سام كلون الملح أبيض صارموكيف ينام الليل من جلّ ماله       ح

 .غير أن الشيء الذي تميز به شعرهم هو وصف المَراقبِ من شعاف الجبال على شعاب الأودية  

التهديد : يهدد الشاعر خصومه بأنه سيعيد الكرة خاصة إذا أخفق في المرة الأولى )الخصومة غالبا مع السادة    –  4

 من مهاجمة قوافله من قبل الصعاليك   بسبب النبذ والخلع( فالنعمان بن منذر لم يسلم 

 التشرد والجوع: كانوا يؤمنون ويتفاخرون بالجوع.  –  5

 خصائص شعر الصعاليك:

 .شعر الصعاليك أكثر مقطوعاته قصيرة: قصر الأنفاس  –  1

 وطردتهم قبائلهم.  من ضعفت صلته بالأرض والوطنوهم   ضعف الرابطة القبليةالوحدة والموضوعية: ومنها    –  2

 وحدة الغرض : أي لكل قصيدة مُطوّلة أو مقطوعة قليلة الأبيات توجد فكرة تنتظمها  –  3

 .محاورة الحبيبة لا الوقوف على أطلالها  –  4

 ، لهذا قد يحدث معه قصص كثيرة مخيفة وتصبح مع الزمن قصص هزلية.السرد القصصي : روح الصعلكة المغامرة -  5

 : مطابقة للأصل "حديث سردي".الواقعية الصُّراح )أي يؤرخ واقعه الذي هو فيه( -  6

 فهم يحرصون على الوحدة الموضوعية. التخلص من المقدمات الطللية :  لا يوجد فيها مقدمات غزلية -  7

 بسبب الحرية التي كانوا يعيشون فيها )التي ترفض الخضوع لتقاليد قبيلتهم(  عدم الحرص على التصريع :  –  8

 عدم العناية بالخيال.  –  9



 

15 

 قضية الشنفرى

 فإنّي إلى قومٍ سِواكم لأميلُ  أقيموا بني أمّي صدور مَطيّكم  

 أمي: الأمة، إلى قوم: اشتدت الحاجة إلى التغيير، سِواكم: غيركم.

 قومه أنهم أصبحوا شجعين وأنه يريد المغادرة بسبب أنهم انحطوا عن عادات قبيلتهم.فهذه القصيدة يعاتب 

 

 

 

 

 أدلة عقلية شعر الحوليات

 

بعض شعراء التكسب كانوا يقيدون أشعارهم ويُجهزّوا لها قبل إخراجها وبدون ترجّل وبذلك يستحيل أن يكون قد كتب  

، فالقصيدة تكون عبارة عن عاطفة تُدفع من القلب إلى اللسان حتى  زهير بن أبي سلمى معلقته قبل سنة من يوم صلح

 ذهبت قيمتها، فكيف لزهير بن أبي سلمى أن يعلم وقت الصلح.اليد، فإن دارت سنة كاملة  

 

 آراء القدماء في الحوليات

 

 ذكر الجاحظ أن زهير بن أبي سلمى كان يسمي أكبر قصائده الحوليات، وأن معلقة زهير هير رأس الحوليات.  –  1

 وقال الحطيئة: "خير الشعر الحوليّ المُحككّ)المنقّح(". -  2

 وقال الأصمعي: "زهير بن أبي سلمى والحطيئة وأشباههما عبَيد الشعر".  –  3

 أي أن الشعر أخذ كل أوقاتهم وعزائمهم ولا يقولونه عفو الخاطر، ولا يقولونه سهواً وإنما يقولونه وينُقّحونه  

 مرات ومرات خوفاً من الخطأ وكذلك كل مَن جوّد في شعره ووقف عند كل بيت قاله وأعاد فيه النظر حتى تخرج أبيات 

شعر الذين يحققون أشعارهم "لولا أن الشعر استعبدهم وتمكنّ  في الجودة، وكان يقُال عن عبيد الالقصيدة مستوية  

 منهم".

سوّغ)برّر( الجاحظ مذهب مدرسة الحوليات وهم من أهل التكسبّ "مَنْ تَكسبّ بشعره والتمس جوائز الملوك لابدّ أنه نقّح  

 )مخالف للعقل(  ".الشعر ليستوي على سوقه، ولا بدّ أن زهير والحطيئة عبيد وجوّدَ في شعره ليُعْجِبَ الآخرين ويُدهشهم

 فالحِكم والأمثال تنتج من العقل اللاوعي، فالأعشى سئُِل عن هرُيرة في معلقته "قال ما أدري" وهي: -

 

 وَهَل تُطيقُ وَداعاً أيَُّها الرَجُلُ   وَدِّع هرَُيرَةَ إنَِّ الرَكبَ مُرتَحِلُ

 



 

16 

رأي ابن رشيق القيرواني في كتابه العُمدة: عَمِلَ قصيدته على وجه التنسيق والتنقيح، وربما رصد أوقات نشاطه    –  4

فتباطئ عمله لذلك، كرّر قول الجاحظ ولكن استبدل النابغة بالحطيئة فقال: زهير والنابغة الذبياني عبيد الشعر، يريد أن 

وخواطرهما في سبيل إصلاح هذا  يف والهِمات ثم يشغلان به حواسهما  يتكلفان إصلاحه وتنميته مما اعتبره من الز

 الشعر.

 

 وممن كان من استعبده الشعر طفُيل الغنوي وسمّيَ مُحَبرِّاً لكثرة تنقيحه وإعادة كتابة القصيدة مرات ومرات. -أ   –  5

 ومنهم الحطيئة وابن تولب وكان يسميه أبو عمرو بن العلاء البصري بالكيَسِّ. -ب 

 والبغدادي في كتاب "خزانة الأدب": "ورُوِي أنّ زهيراً كان يكتب قصيدته في شهر ويرُتبها وينقحها في سنة".  –ج  

 آراء المُحدثين في الحوليات

 

 طه حسين: إن الشاعر الجاهلي ويمثله أوس بن حجر كان فناناً كان يتّخذ الشعر حِرفة وصناعة وفناًّ يُدرَّس ويتُعلَم.  –  1

 الأساس فنه هي مقاومة الطبع وعدم الاندفاع في قول الشعر مع السّجِيّة التي ترسل إرسالاً.والقاعدة  

 من خصاص مدرسة الحوليات عند طه حسين: المَجاز والاستعارة وكثرة التشبيه والمَجاز والتصوير المادي.

ثله حوليات زهير وكان زهير يُعنى  "كان التكلف أو الصنعة مذهباً عاماً في الشعر القديم وخير ما يمشوقي ضيف:    –  2

 بتحقيق صُوره )أي يجعلها كأنها حقيقية للقارئ لدقة ما يضع في قصيدته(.

 كيف كان زهير يحقق في قصيدته؟

 :)يصف الحدث بدقة(  استعمال الألفاظ والعبارات الموحية أو يجعل الأشياء منظورة -  1

 

 ذرَفوا فإننا لا نقُاتِلُمتى     إذا ما غَدَوْنا نبَتْغي الصيّْدَ يوماً 

 ويُخفي شَخصُهُ ويُغائلُ   فبَينَْما نبَْغي جاءَ غلُامنا يَدبُّ 

 بِمُستْأسدِ حورِ المسائلُ   فقالَ شِيكاكهنّ راتعاتٍ بقِفرْةٍ

 مِنْ لسَّ الغُمَيرِ جحافِلٌ فتلَونتَْ    ثلاثُ أقواسِ السرّاءِ ومِسْحَلٌ قد اخْضَرّ 

 

 صوات لجعل الصورة وكأنها تتحرك كرحلة الظعائن.استعمال الألوان والأ  –  2

 التدويح: يلون مصوراته حتى تأخذ الشكل وتتم الوصف )أي يفصل كل شيء(.  –  3

 استعمال ذكر الأزمنة والأمكنة بالتفصيل.  –  3

 يذكر الزمان ويصف المكان كمعلقته )في الديار(  –  5

 

 



 

17 

 النحل والانتحال)مطلوب(  ظاهرة  قضية

 في الأدب اليوناني والروماني.  ظهرت

 وسبب هذه القضية "عدم التدوين والتقييد" فوقع ذلك في معظم الأمم السابقة

 : هو أن تعزو قصيدة أو قطعة أو بيتاً لشاعر وهو ليس الذي قاله ويقع منه ذلك سهواً أو عمداً.النحل

 يقول قتادة بن النعمان: "كان بشير بن أبُيرق يقول الشعر ويهجو به الرسول)ص( وينحله بعض العرب أن ينسبه عمداً"  

 )أي ينسبه إلى غيره( فهو يعمل بذلك لجعل النبي)ص(:

 )ينسبها لأشخاص مشهورين(  ليشهرها  –  2يقتل الذين يهجوه مع أنهم لم يقولوه.                -1

 بن زهير فهو نُسب إليه شعر كثير من هجاء النبي)ص( ولكن لماذا؟ومنهم كعب  

 لتنتشر )لأن كعب معروف جدا(.  –  2لعظم شأنه.                   –  1

 الانتحال: هو أن تدعّي شعراً لنفسك ما ليس لك وعرُف قديما؛ً وكان معروفاً فالرسول)ص( قال:" كذب النسابون".

 ص( إلى آدم فنسبه يُعرف سوى إلى إبراهيم.لأن النسابون أوصلوا نسب الرسول)

 من شعراء الانتحال

 الطبقة الأولى من الرواة التي ظهرت علامات النحل والانتحال:

 بشير بن أبيرق )تم ذكره(.  –  1

ويسخرون وكانت البصرة محط استقبال  ويُكذبون    عبد الله بن عمرو بن العاص لقوله: "إنّ من أهل العراق يكذبون  –  2

 يأتي من بغداد فكثرت فيها الأحزاب والملل".لمن 

جاء نافع بن الأزرق إلى ابن عباس وقام يحدثه وكان يسأله عن الدين، فنهض ابن عباس يكلم عمرو بن ربيعة   -  3

 فغضب ابن الأزرق وقال: "نأتيك نسألك عن الحلال والحرام وتذهب لصبي من صبيان قريش، أفسد بنات قريش بشعره.

عشى مع قيس بن معديّ كرب الزبيدي جاء قيس إلى الأعشى، فدخل عليه وقال للأعشى: "أنت تسرق  حديث الأ -  4

 :الأشعار"، فقال: قيّدني بقافية وسأكتب لك قصيدة فأعطاه قافية

 ... إلى أن قالوَشَطَّت علَى ذي هَوىً أنَ تزُارا  أأَزَمَعتَ مِن آلِ ليَلى ابِتِكارا 

 ".كَما قيََّدَ الآسِراتُ الحِمارا   تِهِ  وَقيََّدنَي الشِعرُ في بيَ

 حديث النابغة الجعدي مع الحسن بن علي عندما قال له بيت:  –  5

 مَنْ لم يقلُها نفسُهُ ظلما  الحمدُ للهِ لا شريكَ لهُ

 يسلم.فقال الحسن هذه ليس لك وإنما لأمية بن أبي الصلت؛ وهو شاعر من الطائف وأشعاره كلها عن الآخرة ولم 

؛ لأن شعر علقمة له ميزات وصف الفرزدق شعر علقمة بن عبَدة الفحل بأنه صعب النحل وقال أن كلامه لا ينُحل  –  6

 خاصة: "بالقوة وقد عارض امرؤ القيس".

: كان من كتُاّب الوحي وكان يغير خواتيم الآيات وارتد عن الإسلام بعد موت الرسول)ص( الذي  عبد الله بن السرج  –  7

 طرده من المدينة "طريد رسول الله" وفي زمن عثمان أعاده وقد كان سبب وفاته ثم عيُنّ والي على مصر.قد  



 

18 

 رواة النقادالطبقة الثانية من 

 أبو حاتم السجستاني، قال في بيت زهير بن أبي سلمى:  –  1

 أبدَ الدهر حولاً لا أبا لك يسأمُ    سئَمتُ تكاليفَ الحياةِ ومَنْ يعِشْ 

 فهو أستاذ الأصمعي، وينسب مجموعة من الأبيات في معلقة زهير إلى أنس بن زميم.

 أبو عمرو بن العلاء البصري يقول عن أبو عمرو الشيباني:  –  2

 .."حيث يقُال أن أبو عمرو الشيباني" كان ينُكر نسبة معلقة عنترة في أبياته وهي: هل غادر الشعراء.

 وأقسامه هي:  وهو أساس المعلقة حتى سمعَ )أبي حزام العكلي يرويه له(: "أقسام النحل عند الأصمعي"

فالأصمعي شكّ بالشعر )منه ما هو عام مطلق مثل قوله: "أقمتُ بالمدينة زماناً لم أرى فيها قصيدة صحيحة إلا  -أ 

 مصححة أو مصنوعة".

 امرؤ القيس من صعاليك كانوا معه".القول الثاني للأصمعي: "إن كثير من شعر  

 ونرد عليه: لأنه لا يمكن أن يختلط شعر صعلوك بشعر أمير.

 القول الثالث: "أكثر شعر المهلهل محمولٌ عليه"

عاماُ فلم يكن تثبت فيه من الأشعار والروايات فكان تغلب    40وهذا بسبب نتيجة ظروف حرب البسوس التي استمرت 

 يهجون بنو بكر.

 م الثاني من أقسام النحل عند الأصمعي: منه ما هو مخصص في بيت أو بيتين أو أبيات.القس  –ب 

 قول الأصمعي: شك في معلقة قصيدة عنترة: يا دار عبلة بالجواء...

 وقول الأصمعي أن أبيات معلقة زهير أنها كانت لصرمة بن أنس الأنصاري.

 أبو عبيدة بن المثنى أورد أبيات لامرؤ القيس: -

 كسى وجهها سعف منتشر   وأركبُ في الروعِ خيقانة

 الجاحظ: يشير إلى الموضوع والمنحول على ثلاثة طرق:  –  3

 ينسب الشعر إلى شاعر بعينه ثم يعقب فيرى أن هذا البيت ليس له وقال: "من منحول الشعر النابغة".  –أ 

 من منحول شعر النابغة:، فيحزم أن هذا الشعر منسوب إلى هذا الشاعر  –ب 

 وكذلك كانَ نوحٌ لا يخونُ    يتُْ الأمانةَ لم تَخُنْهاففألْ 

 ه يحب المتجردة كما ذكر سابقاً، وبدأ يرسل اعتذارات وقال له:عندما هرب النابغة من النعمان باتهامه أن

 عنك واسعُ  وإنْ خِلتُ أنَّ المنتْأى  فإنكَّ كالليلِ الذي هو مُدْركي

حكى الأصمعي عن ابن أبي طرفة: كفاك من الشعراء أربعة: زهير إذا رغب، والنابغة إذا رهب، والأعشى إذا طرب،  

 وجرير إذا غضب"،وعنترة إذا كلب. وزاد قوم:  

زعم الرواة لغيره، وطعنوا في شعر بِشرْ بن أبي خازم ومنها نظام الكواكب وأن الشهب لم تكن قبل  أورد أبيات   –ج  

 الإسلام.



 

19 

   يقول أن هذه الأبيات ليست للأعشى وهي: -أ   ابن قتيبة:  –  3

 وَإنَِّ في السفَرِ ما مَضى مَهلَا    إنَِّ مَحَلّاً وَإنَِّ مُرتَحِلاً 

 وَباِلعَدلِ وَوَلّى المَلامَةَ الرَجُلا   اِستأَثرََ اَللَُ باِلوَفاء

 بيتيقول أن هذه القصيدة مصنوعة لا قيمة لها ولا يوجد بها خير إلا 

 ولا يشرب بكأس قد بخلا"    "يا خير من يركب المطيّ 

 .هذا البيت وهي قصيدة عظيمةوأنه لا بيت مستجد وأنها منحولة ولا يوجد سوى  

 قول ابن قتيبة في شعر لبيد وهي:  –ب 

 إذا كُشِّفتَْ عندَ الإلَهِ المَحاصِلُ  وكلُّ امرىء ٍ يَوْماً سيعلمُ سعيهُ

 في الصّدور("  وقال أن هذا البيت ليس للبيد وإنما قيل بعد الإسلام "متأثر بالآية )وحُصّلَ ما 

عاماً وبعد الإسلام كذلك )ما وجه الاعتراض لابن قتيبة على لبيد أنه لم يقلها قبل    60نرد عليه: أن لبيد عشا قبل الإسلام  

قد يكون أن البيت بعد الإسلام ولكن في الجاهلية كانوا يعرفون  الإسلام؟ لا يوجد سوى أنه متأثر بآية ولكن ما الدليل؟  

 بن الصلت حيث كان كل شعره كله عن الآخرة.  الله، ومثله أمية

عبد الملك بن هشام )صاحب كتاب "السيرة"(: هذبّ سيرة ابن إسحق من المغالطات الموجودة فيها)أخرج منها   –  4

"إنّي تاركٌ أشعار  حيث ابن إسحاق ذكر أشعار لآدم وعاد ثمود كما ذكرنا سابقاً حيث قال    الموضوع والغير صحيح(

 ذكرها ابن سحاق لم أرَ أحد من أهل الشعر يعرفها".

 يقول ابن سلام الجمحي: " ما اتفق عليه العلماء لا يُخرج منه وإخراج المفتعل والمصنوع".أقوال ابن سلام:    –  5

وا الشعر وهجنوه هو محمد بن إسحق في السيرة النبوية" ويذكر في طبقات الشعراء:" أنّ مَنْ  ويقول:" من الذين أفسد

أفسد الشعر وهجّنه وحمّل كل غثاء فيه "محمد بن إسحاق" وكان محمد بن إسحاق من علماء الناس في السيرة فقبل  

 الناس ما جاء منه في السيرة".

 "ما يؤتى إليّ فأحمله في السيرة النبويةفيقول ابن إسحاق:" لا عِلمَ لي بالشعر" وإن

 ويقول ابن سلام عنه:" مَنْ أوصل الشعر من عاد وثمود إليه؟".

وسبب النحل عن ابن سلام حيث يقول في العصر الأموي أن بعض القبائل قالوا ألسنة شعراء قبل الإسلام لأنه الأمويين  

فجعلوا ينحلون الشعر ليرفعوا مكانتهم "فلما راجعت العرب الرواية وذكر  أعطوا مكانة للقبائل التي كانت مكانتهم عالية 

 أيامها، استقلت بعض الشعراء أشعارها".

أبي سفيان بن الحارث "لم يسلم إلا بعد فتح مكة" وهو ابن عم رسول الله وكان موته جوهرياً وكان  قول ابن سلام عن 

ولم يصل إلينا منه إلا القليل لأنه لا يوجد هناك تدوين، الأشعار التي أشبه الناس بالرسول. وله شعر في الجاهلية فقُِد  

 كانت تهجى به لرسول الله لم ترُوى.

 ويقول: " ولسنا نَعُدُّ ما يروي ابن إسحق له وما يروي لغيرهِ شعراً وأنْ لا يكون لهم شعر فهو خيرٌ لهم من أن يكون". 

 



 

20 

 ي في كتابه يقسم حديثه إلى قسمين )من أسباب النحل عند الشعراء(:كلام ناصر الدين أسد عن ابن سلام الجمح  –  6

 مثل قوله: )التخصيص(  قواعد عامة وأحكام مرسلة يطلق فيها القول إطلاق ولا يمثل  –أ 

"وفي الشعر المصنوع مفتعل موضوع كثير لا خير فيه ولا حجة في عربيته، هذا الكلام أطلقه إطلاق عاماً لم يخصص  

 ومٌ من كتاب إلى كتاب لم يأخذوه عن أهل البادية وأهل العلم".وقد تداركه ق

ويقول ناصر الدين أن شعراء القرن الثاني والثالث هجري هم من نقّحوا الشعر وأنه من بعدهم ولكن هناك من خالفهم   -

 فمنهم طه حسين الذي كان يشكك بأشعار الجاهلية.

مثال: في قول ابن سلام:" شك في شعر عبيد بن الأبرص قال أنه قديم الذكر، عظيم الشهرة، شعره مضطرب ذاهب ولا  

 أعرف له إلا قصيدة واحدة )أي معلقته(؛ وهذا مثال على التخصيص في ابن سلام.

 د.وسبب آخر أن قصائده غير مذكورة لأن امرؤ القيس طاردهم ليأخذ ثأر أبيه فعبيد من بني أس

 كان يخصص أبياتاً أو قصيدة ويذكر اسم الشاعر ويذكر أبيات القصيدة.أولا:  

 ذكر ابن سلام في كتابه "قصة سؤال عمر بن الخطاب عن البيت التالي: 

 وكذلك نوحٌ لا يخونُ    فألفيتُ الأمانةَ لم تَخُنها  

نه ذكر نوح فيقولون كيف يعرف؟ ولكن هذا الكلام  فينسبوها إلى النابغة الذبياني )إلا أن بعض النقاد كانوا ينفون ذلك( لأ

 غير صحيح لأنه نوح معروف من قديم.

وقال ابن سلام:" ولا اختلاف أن هذا مصنوع يُكثر فيه الحديث ويُستعان به السهر عند الملوك"، وقال: "وقد أجمع أهل  

 العلم أن النابغة لم يقل هذا ولم يسمعه عمر بن الخطاب".

 دون تخصيص اسم الشاعر بمثل قصة أبو عبيدة، ابن تميمة،: ثانياً   –ب 

، وفي حديث النبي)ص( بالخطأ  وكذلك متمم بن نويرة:" شاعر إسلامي من أهل المدينة قتُل أخاه على يد خالد بن الوليد

تل من يمتنع عنها، ، ووقتها أمر أبو بكر بقمَنْ قال )الشهادة( فقد عُصِبَ دمه مِناّ"، إلا أن هذه القبيلة امتنعت الزكاة

 فأغار عليهم خالد بن الوليد وتزوج بامرأته قبل نهاية العُدّة، وأبكى المتمم الناس على مقتل أبيه.

ويقولون عن أم أوفى في قصيدة زهير أنها زوجته ولكن هذا غير صحيح فزوجته أم كعب ولهذا يقولون أنه قصيدته   -

 منحولة إلا أنه قال القصيدة في الصلح يمدح.

 وقال ابن سلام: "ومن هذا الشعر قصيدة أبي طالب في مدح الرسول:

 ربيعُ اليتامى عِصمةٌ للأراملِ   وأبيضُ الغمامُ بوجهه

مع أن هذه القصيدة لأبي طالب، فأبو طالب لم يكن شاعر وقيلت بحوالي بعشر أبيات إلا أنها وصلت للمئات حيث أضيف  

 عليها الكثير.

 

 

 



 

21 

 الإسلامضعف الشعر في صدر  

 له جانبان:

 انصراف الناس عن الاهتمام بالشعر والشعراء )أي انصرافهم عن نَظم الشعر وروايته(.  –  1

 هبوط المستوى الفني لأغلب نماذج الشعر الإسلامي.  –  2

 آراء القدماء

 الجانب الأول )انصراف الناس...(

قول عمر بن الخطاب: "كان الشعر علم قوم لم يكن لهم علم أصح منه، فجاء الإسلام فتشاغلت    يقول ابن سلام في كتابه:

 العرب عن الشعر إلى الجهاد والقرآن"

ثم علق ابن سلام قائلا: جاء الإسلام فتشاغل العرب عن الشعر فتشاغلوا بالجهاد فلما كثر الإسلام وجاءت الفتوحات  

الشعر فلم يجدوا ديوان مدوّن ولا كتاب مكتوب فألفّوا ذلك وقد هلك العرب ما هلك في  واطمئن العرب، فعمدوا إلى رواية  

 حفظ الشعر وبقي قليله وضاع أكثره وهذا أحد أسباب ضعف الشعر في صدر الإسلام.

رأي ابن خلدون: "يقول انصرفت العرب عن ذلك)أي نظم الشعر( وما أشغلهم من أمر الدين والنبي والوحي وما أدهشهم  

 من أسلوب القرآن ونظمه وما خرسوا عن ذلك وسكتوا عن الخوض في الشعر والنظم زمان".

ثم استقر العرب بعد ذلك ولم ينزل الوحي بتحريم الشعر ثم علم العرب أن الرسول كان يستمع إلى الشعر وشجع الشعراء  

 للدفاع عن الإسلام فرجع بعد ذلك العرب دينهم من الشعر.

 ط المستوى الفني(الجانب الثاني )هبو

 نكد باب للشر فإذا دخل في باب الخير لانَ )من اللين(.ذهب الأصمعي إلى أن الشعر  

بمثل: حسان بن ثابت علا شعره في الجاهلية فلما دخل شعره في باب الخير في مراثي النبي)ص( وجعفر وحمزة ضعف  

 الشعر في هذا المراد.

 آراء المحدثين

في ضعف المستوى الفني للشعر في الإسلام فقال أن الشعف في شعر حسان سببه هو    أحمد شوقي ضيف: "رفض القول

 اختلاط شعره بأشعار الأنصار".

يقول سبب ضعف الشعر في صدر الإسلام أن العرب لم يستطيعوا استيعاب القيم الجديدة للدين الجديد  القادر القط: "  عبد

 لاستيعابها وأن عصر الفحول من قد انقضى وولى".واحتاجوا إلى مدة من الزمان 

محمد عثمان: "ردّ على رأي شوقي ضيف وقال ليس صحيحا أن سبب ضعف الشعر حسان اختلاطه بشعر الأنصار ولكن  

 يقول إن الضعف قد تطرّق إلى الأشعار الصحيحة النسبة إليه".

 

 

 



 

22 

 موضوعات الشعر في صدر الإسلام

 

الجهاد والفتوحات والدعوة الإسلامية )انتصارات المسلمين في المعارك( فيه أن إشارة للنصر ورثاء الشهداء وكان    –  1

الشعراء يصورون الشعر أنه من عند الله وأنه تحقق في صدر الإسلام لأن الرسول بينهم فقد وصفوا الرسول ومدحوه  

ة الإسلامية وأصبحت العصبية بعد الإسلام عصبية حب في أشعارهم وكانوا يقضون في أشعارهم شيئا من الدعو

 الرسول)ص( والإسلام.

 له معقلُ منهم عربي وناصرُ   وفينا رسول الله والأوس حولهُ

 من أهم شعراء هذا الموضوع:

 حسان بن ثابت، عبد الله بن رواحة، كعب بن زيد.

 من شعراء الكفار من غير اليهود:

 هبير بن أبي وهم.  –  3  بد الله بن الزبعرى.أبو ع  –  2  أبو عزة الجمحي.  –  1

 أبو سفيان.  –  6  قتيلة بن الذخر.  –  5  مسامح بن عبد مناف.  –  4

 ضمار بن الخطاب.  –  7

مديح الرسول)ص( كانت القبائل ترُحل الوفود إلى المدينة المنورة بعد استقرار الأوضاع، وأنشد الزبرقان شعراً في    –  2

 الرسول)ص( بين يديه ووفد همدان وكعب بن زهير، وأبو سفيان، أبو عبد الله بن الزبعرى.

 رثاء الرسول ومن الشعراء الذين رثوه:  –  3

 كعب بن مالك، أم أيمن.عاتكة بن زيد، حسان بن ثابت، 

شعراء اليهود وقفوا مع قريش إلى جانب الكفار وردّوا قتلاهم وخانوا عهد الرسول)ص( في معركة الخندق ورثوا    –  4

 قتلى الكفار.

 كعب بن الأشرف، جبل بن جواد، سماك اليهودي، أوس بن ديني، القرطبي.

 الوفود التي وفدت على الرسول)ص(  –  5

 د همدان، ووفود فردية ككعب بن زهير.وفد بني تميم، ووف 


